
 
Revista Ensaios Teológicos – Vol. 10 – Nº 01 – Jun/2024 – Faculdade Batista Pioneira – ISSN 2447-4878 

 

 

165 

UM CÂNTICO DE FÉ: UMA ANÁLISE DO CAPÍTULO 3 DE HABACUQUE  
A Song of Faith: an analysis of chapter 3 of Habakkuk 

Mário José Duarte Conrado1 

RESUMO 

Habacuque, além de ser um profeta pouco conhecido, é único no sentido de que o seu 
livro não é um chamado de atenção ao povo, mas sim um clamor a Yavé, por misericórdia 
para com Judá, perante as ameaças eminentes por parte do império Babilônico. Por outro 
lado, o seu cântico, no capítulo 3, reflete o reconhecimento do agir de Yavé na história, e 
a certeza de que o justo viverá pela fé (2.4), mesmo que esteja enfrentando condições de 
grande dificuldade. Nesse contexto, o capítulo 3 assume papel singular, configurando-se 
como um cântico ou salmo que expressa a resposta final do profeta às revelações divinas 
recebidas ao longo do livro. Este cântico reflete, de maneira poética e litúrgica, a memória 
do agir histórico de Yavé, especialmente em sua atuação criadora, redentora e guerreira, 
ao mesmo tempo em que reafirma a convicção teológica central do livro: “o justo viverá 
pela sua fé” (Hc 2.4). Mesmo diante de cenários de extrema adversidade, escassez e 
instabilidade, Habacuque professa uma fé madura, que não nega a realidade do 
sofrimento, mas encontra em Deus a fonte última de salvação, força e esperança. Assim, 
neste artigo propôs-se uma análise exegética de Habacuque 3, considerando seus 
elementos literários, teológicos e históricos, a fim de demonstrar como o cântico funciona 
como culminação do livro, revelando a transformação do lamento em confiança e do 
questionamento em adoração. 

Palavras-chaves: Habacuque. Salmo. Exegese. 

 
1 Mestre em Teologia pelo Seminário Teológico Baptista em Queluz, Portugal. Pastor da Igreja Evangélica Baptista 

da Marinha Grande, Portugal. Professor no Seminário Teológico Baptista em Queluz (Portugal), das disciplinas 
de Estudo Bíblico, Metodologia do Estudo da Bíblia, Hermenêutica, Hebraico e Exegese do Antigo 
Testamento.E-mail: bet.conrado@gmail.com   

 

 

 

doi.org/10.58855/2447-4878.v10.n1.010 



 
Revista Ensaios Teológicos – Vol. 10 – Nº 01 – Jun/2024 – Faculdade Batista Pioneira – ISSN 2447-4878 

 

 

166 

ABSTRACT 

Habakkuk, besides being a little-known prophet, is unique in that his book is not a call to 
the people's attention, but rather a cry to Yahweh for mercy for Judah in the face of 
imminent threats from the Babylonian empire. On the other hand, his song in chapter 3 
reflects the recognition of Yahweh's action in history, and also the certainty that the 
righteous will live by faith (2:4), even when facing conditions of great difficulty. In this 
context, chapter 3 assumes a unique role, configuring itself as a song or psalm that 
expresses the prophet's final response to the divine revelations received throughout the 
book. This song reflects, in a poetic and liturgical way, the memory of Yahweh's historical 
actions, especially in his creative, redemptive, and warlike roles, while reaffirming the 
central theological conviction of the book: "the righteous will live by their faith" (Hab 2:4). 
Even in the face of extreme adversity, scarcity, and instability, Habakkuk professes a 
mature faith that does not deny the reality of suffering but finds in God the ultimate 
source of salvation, strength, and hope. Thus, this article proposes an exegetical analysis 
of Habakkuk 3, considering its literary, theological, and historical elements, in order to 
demonstrate how the song functions as the culmination of the book, revealing the 
transformation of lament into trust and questioning into worship. 

Keywords: Habakkuk. Psalm Exegesis. 

INTRODUÇÃO 

O capítulo 3 de Habacuque é um Salmo que faz parte deste incrível livro, escrito pelo 
profeta Habacuque. O propósito deste artigo é analisar este Salmo, tendo em conta que é uma 
resposta do próprio profeta às questões por ele colocadas a Yavé, nos primeiros dois capítulos 
do livro.  

O salmo é, não apenas uma resposta, mas uma autêntica declaração de fé, perante as 
adversidades que são presentes na vida dele e do povo. É um cântico de autêntica confiança. 
Como diz House, “o fato de que termina com louvor e confiança faz da profecia uma espécie 
de mini-saltério moldado por um jeito e ênfase típicos dos profetas”.2 O profeta começou por 
questionar fortemente a Yavé, queixando-se ainda do que o Senhor estava a permitir. Porém 
ao prosseguir no meio de toda esta tempestade, ele começa a lembrar-se das ações 
tremendas e incríveis de Yavé, por meio do êxodo do povo, e descreve-o em forma poética, 
para ser cantada. No auge de tudo isto a sua fé é declarada, de forma triunfante, “ainda assim 
eu exultarei no Senhor me alegrarei no Deus da minha salvação” (v. 18). Isto confirma a 
resposta que Yavé lhe revelara, anteriormente, de que “o justo viverá pela sua fé” (2.4). Ora 
só porque contém um salmo, este livro não é menos profético que os restantes livros 
proféticos, como se poderá ver neste belo salmo de Habacuque.  

Diante disso, neste artigo propõe-se a analisar o cântico de Habacuque à luz de sua 
unidade literária e teológica com o restante do livro. Inicialmente, apresenta-se uma breve 
consideração sobre o autor, reconhecendo as limitações históricas e tradições associadas à 
sua identidade profética. Em seguida, examina-se a introdução literária e litúrgica do salmo, 
destacando seus elementos musicais e cultuais. O estudo avança para a análise do pedido do 

 
2 HOUSE, Paul R. Teologia do Antigo Testamento. São Paulo: Vida, 2005, p. 484. 



 
Revista Ensaios Teológicos – Vol. 10 – Nº 01 – Jun/2024 – Faculdade Batista Pioneira – ISSN 2447-4878 

 

 

167 

profeta ao Deus Todo-Poderoso, evidenciando o clamor por misericórdia em meio ao temor 
diante do juízo divino. Posteriormente, investiga-se a teofania descrita nos versículos centrais 
do cântico, ressaltando a atuação soberana de Yavé na história e sua manifestação como Deus 
criador, redentor e guerreiro. Por fim, o artigo aborda a confissão de fé expressa nos versículos 
finais, nos quais Habacuque declara confiança plena em Deus, mesmo diante da adversidade 
extrema, culminando numa afirmação teológica que reafirma a centralidade da fé como 
resposta adequada à revelação divina. 

1. O PROFETA HABACUQUE 

Apesar de ser um livro fantástico, e aparecer claramente a definição de que Habacuque 
é um profeta, ainda assim, é talvez de todos os profetas, o menos conhecido, ou de quem 
menos se sabe. Não se conhece nem o nome de seu pai, nem o da sua cidade natal, nem o 
período histórico em que acontece este oráculo, como normalmente acontece com os 
restantes profetas. 

Uma das dificuldades tem a ver com o significado do próprio nome – ( קוּקּ֣בַחֲ ). Para 

alguns estudiosos, pode vir de uma raíz hebraica קבח  (hbq) que significa ‘abraço’. Aliás, como 
diz Feinberg, “Lutero explicou esse nome nestes termos: «Habacuque significa abraçador, 
aquele que abraça a outro, que o toma em seus braços. Ele abraça o seu povo, isto é, conforta-
o e o levanta, como quem abraça uma criança que chora, para acalmá-la com a segurança de 
que, se Deus quiser, em breve ela estará melhor»”.3 Porém outros estudiosos sugerem que o 
seu nome pode ser originário do assírio ou acadiano e significa uma espécie de planta. A 
ausência de informação mais específica a respeito de Habacuque, levou ao aparecimento de 
várias tradições e opiniões acerca dele. O seu nome aparece no acréscimo apócrifo ao livro de 
Daniel, na história de Bel e o dragão, apresentando-o como contemporâneo de Daniel4; 
também surgiram lendas de que seria levita, ou de que seria o atalaia citado em Isaías 21, ou 
ainda identificado como filho da Sunamita curada por Eliseu.5  

Ainda assim, embora não exista consenso quanto a isto, a Bíblia apresenta-o como 
profeta. A palavra ָּאיבִ֑נ  (Näbhî‘) é a palavra que mais aparece no Antigo Testamento (115x) 
para definir aquele que é chamado para profetizar. Ligado a isto, e reconhecendo a sua 
habilidade literária, expressa no livro, alguns sugerem que ele seria um profeta com linhagem 
de família sacerdotal, “ligada ao culto no templo, com base nas formas litúrgicas do livro”.6 
Embora se possa concordar com esta última opinião, a verdade é que não se sabe ao certo. 
Mas uma coisa é certa, é que ele era conhecedor do que se passava na sua terra, Judá, e acerca 
da forte opressão babilónica. Mas além de conhecedor, era um profeta que sabia clamar a 
Yavé, e, como se vê neste salmo bem construído, confiar em Yavé. 

 
3 FEINBERG, Charles L. Os profetas menores. Miami: Vida, 1988, p. 207. 
4 GUSSO, Antônio Renato. Os profetas menores.  introdução fundamental e auxílios para a interpretação. 

Curitiba: ADSantos, 2017, p. 100. 
5 GUSSO, 2017, p. 100. 
6 SAYÃO, Luiz. O problema do mal no Antigo Testamento: o caso de Habacuque. São Paulo: Hagnos, 2012, p. 91. 



 
Revista Ensaios Teológicos – Vol. 10 – Nº 01 – Jun/2024 – Faculdade Batista Pioneira – ISSN 2447-4878 

 

 

168 

2. INTRODUÇÃO LITERÁRIA E LITÚRGICA AO SALMO (1, 19B) 

Embora ainda exista muita discussão sobre a ligação deste Salmo ao livro de Habacuque, 
e à época em que foi escrito, este artigo não tem como objetivo debater este assunto, mas 
estudar o Salmo como parte dele, pois denota que o mesmo é resultado da resposta de Yavé 
ao questionar do profeta, o que leva a crer claramente na unidade deste livro, incluindo este 
mesmo capítulo. 

Este salmo, é provavelmente um cântico litúrgico para ser cantado em ato de culto no 
templo (v. 19b). O próprio termo, ִׁתוֹנֽיֹגְש  (Shigeyönot), embora sendo pouco conhecido, 
parece ser um termo musical, que poderá indicar um salmo de lamento.7 Nute diz que este 
titulo tem a ver com confissão, pois é tem a ver com as “emoções profundas que descreve e 
provavelmente produz”.8 Já Sayão, apresentando Schökel, diz que o termo “se referia a uma 
confissão de delitos inadvertidos”.9 Ainda neste ponto, Andersen acrescenta que o próprio 
Targum interpreta, como que uma oração por causa da extensão do tempo que Yavé dá aos 
ímpios, os quais, ao confessarem e retornarem para a Torá com um coração perfeito, terão 
perdoados os seus pecados, por eles cometidos.10  

Entretanto o salmo é claro que, deve ser acompanhado por instrumentos de cordas, 
provavelmente uma harpa, e deverá ser orientado por um mestre de música. Interessante 
também, que surge 3x neste salmo, a expressão ֶ֑הלָס  (Selâ), nos vs. 3, 9 e 13. Curiosamente 
esta expressão, também de significado desconhecido, aparece 74x no Antigo Testamento, 71x 
nos Salmos e apenas 3x neste cântico de Habacuque. Parece ser uma espécie de pausa musical 
durante o cântico. 

3. PEDIDO AO TODO-PODEROSO (2) 

O capítulo 3 deste livro é a resposta por parte do próprio profeta, às suas perguntas no 
capítulo 1, resultado daquilo que Yavé lhe foi mostrando, nessas respostas. Como realça 
Smith, o que está em causa não é que Yavé permita que os ímpios fiquem impunes, pois tal 
não acontece. Yavé ainda está no trono. Ele agiu no passado para vencer seus inimigos, e fará 
de novo, como que em resposta ao pedido do seu profeta.11 

O profeta, após ter escutado as declarações do Senhor, teme a Yavé. Os organizadores 
da Biblia de Estudo de Almeida Revista e Atualizada, traduziram o verbo ארי  (yr‘), por ficar 
alarmado. A expressão tem a ver com temor a Yavé, aquele temor que o povo sentiu diante 

 
7 GUSSO, 2017, p. 106. 
8 NUTE, Alan G. Habacuque. Em Comentário bíblico NVI. São Paulo: Vida, 2008, p. 1317. 
9 SAYÃO, 2012, p. 134. 
10 ANDERSEN, F. I. Habakkuk: a new translation with introduction and commentary. New Haven; London: Yale 

University, 2008, vol. 25, p. 273. “The prayer which Habakkuk the prophet prayed when it was revealed to 
him concerning the extension of time which he gives to the wicked [lršyyʾ], that if they return to the torah 
[lʾwrytʾ] with a perfect heart [blbb šlym] it shall be forgiven them and all their sins which they have committed 
before him shall be as sins of ignorance [kšlwtʾ].” - Em Logos Bible Software. 

11 SMITH, R. L. Micah–Malachi. Dallas: Word, 1998, Vol. 32, p. 115. “Why does God allow the wicked to go 
unpunished? He does not. God is still on the throne. He acted in the past to overcome his enemies (3:2a), he 
will do it again at the request of his prophet (3:2b).” - Em Logos Bible Software 



 
Revista Ensaios Teológicos – Vol. 10 – Nº 01 – Jun/2024 – Faculdade Batista Pioneira – ISSN 2447-4878 

 

 

169 

do Monte Sinai, enquanto o Senhor descia sobre ele. Um misto de medo com anseio e desejo 
de estar perto. Habacuque ao escutar acerca do poder de Yavé, ele temeu ao ponto de 
claramente confiar n’Ele. Como diz Isaltino Coelho Filho, “Saber quão sério, quão Justo e quão 
sábio é Deus, proporciona uma sensação de segurança, de temor e de respeito”.12  

Diante deste Yavé soberano ele não pode deixar de confiar nem de obedecer. Por isso 
diante da sua ação da Sua ira, ele clama para que Yavé se lembre da Sua misericórdia. Esta 
misericórida ַםחֵ֥ר  (rhm) tem a ver com amor profundo. Quando o verbo se encontra no piel, 
é normalmente traduzido por misericórdia ou compaixão.13 Habacuque clama a Yavé por 
aquele amor pelo seu povo, por aquela misericórdia, que não tem a ver com o povo, mas com 
o nome de Yavé. Como diz Sayão, aqui a melhor tradução será, “quando fores agir com ira, 
não te esqueças da tua misericórdia”.14 Este temor leva-o a clamar agora desta forma a Yavé. 
Tremendo perceber que quando existe assim uma confiança em Yavé, resultado deste temor, 
entende-se a realidade do Seu poder e da sua misericórdia. 

4. O DEUS TODO-PODEROSO QUE AGE (3-15) 

Se no princípio, o profeta, temeu a Yavé, por causa das Suas palavras, agora vê-se 
confrontado, através desta teofania15 que representa a ação de Yavé na história, com a prova 
do seu poder, tanto criativo como redentor. Habacuque lembra através da história, um Deus 
que age e sempre agiu, para Sua glória e para bem do seu povo. 

O Profeta aqui, inicia chamando Yavé de ֱ֙הַוֹל֙א  (‘elôah), um nome poético antigo para 
Yavé, que aparece mais de 40x no livro de Jó. Segundo Coelho Filho, este nome para Yavé, 
muito habitual no período arcaico, “está associado com o poder criador e redentor de Deus”.16 
E não é um Deus qualquer, mas o Santo que agiu em Temã e Parã, que ficam na região de 
Edom, trazendo socorro para o povo, através de Débora e Baraque (Jz 5.4). Neste verso 3 
encontra-se um paralelismo sinónimo duplo: 

Deus vem de Temã, 
e do monte Parã vem o Santo.  
A sua glória cobre os céus, 
e a terra se enche do seu louvor (resplendor). 

Da mesma região vem Yavé, o Santo, cuja glória e louvor cobre terra e céus. A própria 
expressão, louvor ְּהלָּהִת  (Tehillâ), não tem a ver com o louvar entoado pelo povo ou pela 
criação, mas deve ser entendido como resplendor ou majestade,17 preparando já para o que 
vem a seguir. É que no verso seguinte continua a falar deste brilho. E este brilho não tem a 
ver com fraca iluminação, mas comparativamente, com o brilho do Sol, que mesmo a 149 600 

 
12 COELHO FILHO, Isaltino Gomes. Habacuque: nosso Contemporâneo. Rio de Janeiro: JUERP, 1990, p. 70. 
13 COPPES, L. J. 2146 ָםחַר . R. L. Harris, G. L. Archer Jr., & B. K. Waltke (Eds.), Theological Wordbook of the Old 

Testament (electronic ed., p. 841). Chicago: Moody, 1999. Em Logos Bible Software. 
14 SAYÃO, 2012, p. 136. 
15 “The theophany is an appearance of God although God himself is never seen in the OT” (SMITH, 1998, vol. 32, 

p. 115). 
16 COELHO FILHO, 1990, p. 74. 
17 SAYÃO, 2012, p. 136. 



 
Revista Ensaios Teológicos – Vol. 10 – Nº 01 – Jun/2024 – Faculdade Batista Pioneira – ISSN 2447-4878 

 

 

170 

000 km, a sua luz consegue causar uma insolação aos menos prevenidos. Por isso, das suas 
mãos saem relâmpagos; o termo que é traduzido metaforicamente por raios ou relâmpagos, 

םיִ נַ֥רְקַ  (Qarnayim), encontra-se no dual, e pode ser também traduzido por um par de chifres, 
o que também simboliza força e poder. Assim Habacuque, com este termo, demonstra a 
visibilidade do poder de Yavé, no brilho, como na imponência das hastes (chifres), que são 
sinal de força e poder contra os adversários. O profeta quer lembrar a glória de Yavé visível, 
no deserto, enquanto caminhava com o povo durante o Êxodo, mas também no seu caminhar 
cheio de poder.  

De seguida o cenário muda ligeiramente, pois Yavé surge como um rei cujo andar traz 
juízo sobre todos – peste e pragas ou doença. “Adiante dele vai a peste, e a pestilência segue 
os seus passos” (v.5). Aquele que escapar do primeiro, “sucumbirá diante do segundo. É uma 
figura de um julgamento rigoroso e eficiente”.18 De novo o profeta aponta visualmente para 
a ação de Yavé na libertação do povo do Egipto. Como usou as pragas e as doenças, para trazer 
o seu castigo. Ele é Senhor de tudo. Muito curioso aqui é também a forma como o profeta 
utiliza o termo praga ou doença, ֶ֖ףשֶׁר  (Resheq), que é o nome de uma divindade cananita.19 
É como querer mostrar que até os deuses dos outros povos, são instrumentos de juízo nas 
mãos de Yavé, pois apenas Ele é Deus. Ele é Senhor de toda a criação, de toda a terra, de todas 
as nações. Ele tem poder para as fazer estremecer, ou como na versão Almeida de Estudo, 
tem poder para as sacudir. É muito interessante que o verbo רתנ  (ntr), que se encontra no 
Hifil, pode ser traduzido por fazer saltar, ou na sua raíz original, começar de novo.20 É isto que 
Yavé faz – Ele tem poder para sacudir, esmigalhar e construir de novo. As nações não são 
eternas. Apenas os caminhos de Yavé são eternos. Ele abala tudo com a Sua vontade, mesmo 
o mais inacessível ao homem, mas depois reconstrói de novo, faz de novo, garantido a Sua 
vontade eternamente. Por isso não há melhor local para se estar do que no centro da vontade 
de Yavé. 

A partir do v.8, Habacuque dirige-se a Yavé diretamente, “usando a segunda pessoa do 
singular, «tu», em vez de ele ser simplesmente o assunto da discussão. As imagens evocativas 
também mudam, porquanto aqui Deus é apresentado como o Guerreiro Divino, aquele cujas 
ações fazem temer, assim como nos versículos anteriores o seu próprio ser causou temor.”21 
O profeta questiona se a ira de Yavé será contra rios e mares, lembrando como ambos lhe 
obedeceram para o povo passar, durante o êxodo. E a vitória de Yavé, não é uma qualquer, 
mas sim a salvação do seu povo. O termo para vitória, ְהעָוּשׁי  (Yeshû’â) significa salvação ou 
libertação. Este é sempre o propósito de Yavé, e Ele está bem-preparado para a tarefa. 

Mais uma vez, nos versos seguintes, o profeta torna visível, que a criação, seja terra ou 
mar, não tem qualquer poder ou autoridade diante de Yavé. Nem os montes nem as 

 
18 COELHO FILHO, 1990, p. 75. 
19 SMITH, 1998, Vol. 32, p. 114.  
20 FISHER, M. C. 1449 ָרתַנ . R. L. Harris, G. L. Archer Jr., & B. K. Waltke (Eds.). Theological Wordbook of the Old 

Testament (electronic ed., p. 610). Chicago: Moody, 1999. 
21 David Baker, em BAKER, David; ALEXANDER, T. Desmond; STURZ, Richard J. Obadias, Jonas, Miquéias, Naum, 

Habacuque e Sofonias: introdução e comentário. São Paulo: Vida Nova, 2001, p. 355. 



 
Revista Ensaios Teológicos – Vol. 10 – Nº 01 – Jun/2024 – Faculdade Batista Pioneira – ISSN 2447-4878 

 

 

171 

profundezas do mar são páreo de Yavé. Pelo contrário, são ferramentas e flechas nas suas 
mãos. No v. 10, percebe-se que as mãos das profundezas do mar, serão uma linguagem 
figurada para a força das ondas22 ao bater nos pequenos barcos ou na rocha. Já o v. 11, “O sol 
e a lua param nas suas moradas”, lembra o episódio em Josué 10, quando este orou para que 
o sol e lua se detivessem nas suas órbitas, para conseguirem vencer os adversários naquele 
dia, e como Yavé assim respondeu, trazendo-lhes vitoria. Mas Smith vai mais longe, ao 
apresentar que está presente aqui também a ideia de que, ainda que o sol e lua deixem de 
brilhar, ainda assim os raios de Yavé serão iluminação suficiente para a batalha.23  

A batalha será terrível para os seus adversários. Num novo paralelismo (v.12), 
indignação // ira, fica claro que Ele trará juízo sobre a terra, sobre as nações, marchando sobre 
elas. O termo marchar, ִּדעַצְת  (Tiç’ar) tem uma forte conotação militar, deixando bem claro 
que Ele vem para destruir os seus inimigos, no caso, a Babilónia. Yavé já assim o fez com a 
Assíria, Edom e Egipto, e os babilónicos também não resistirão à Sua ira. Yavé nunca sai para 
a batalha para empatar ou perder, mas sempre para ganhar, pois Ele é Senhor! Mas ao mesmo 
tempo que sai para destruir os seus inimigos, também sai para salvar o seu povo // ungido. 
Neste paralelismo, este ungido ou messias, segundo Smith, será o rei da linhagem davídica.24  

Já Feinberg apresenta duas possibilidades: uma será outra referência a “Israel, 
estabelecendo assim um paralelo com «teu povo». A outra sustenta que é o Rei de Deus, o 
Messias, por cuja instrumentalidade e influência Deus efetua a salvação do seu povo”.25 

5. A FÉ EXPRESSA NESTE DEUS TODO-PODEROSO (16-19) 

De novo há uma mudança no texto, o qual passa agora para a primeira pessoa, sendo 
desta vez o profeta a falar da sua experiência pessoal. O relato deste momento começa com 
o reconhecimento de que perante o que ouviu, todo o seu ser como que começa a falhar 
fisicamente. Há um incómodo interior, uma má disposição, um tremer dos seus lábios, um 
desfalecer dos seus ossos e vacilar dos seus joelhos. Como diz Baker, “o salmista registra suas 
reações pessoais de medo e temor diante do poder do Deus Guerreiro”.26 E isto por quê? 
Segundo Andersen, por causa do que ele ouviu, talvez em ato de culto, acerca do agir de Yavé, 
e assim, reconhecendo a sua fragilidade, como que percebeu ao entrar no santuário de Yavé, 
que a ira do Senhor virá sobre os ímpios.27  

É interessante que vem o juízo contra os babilónicos, no chamado dia da angústia, e o 
profeta sente o peso da ira do Senhor que cairá sobre eles. O termo angústia, ָהרָצ  (Çärâ) pode 

 
22 SAYÃO, 2012, p. 137. 
23 SMITH, 1998, Vol. 32, p. 116. 
24 SMITH, 1998, Vol. 32, p. 116. 
25 FEINBERG, 1998, p. 222. 
26 BAKER, 2001, p. 360. 
27 ANDERSEN, 2008, Vol. 25, p. 343–344. “The connections of v 16 with Hab 3:2 show that what disturbs the 

prophet is hearing the report (šēmaʿ) of Yahweh’s deed—that is, the recitation of the traditional poem(s) 
found in vv 3–15. This audition might well have taken place in some cult setting, when the LORD is in his holy 
Temple, and everyone is silent in his presence (2:20). Habakkuk’s experience is thus like that of the Psalmist 
who went into the sanctuary of God, and then understood the end of the wicked (Ps 73:17)”. 



 
Revista Ensaios Teológicos – Vol. 10 – Nº 01 – Jun/2024 – Faculdade Batista Pioneira – ISSN 2447-4878 

 

 

172 

significar também, desgraça ou necessidade. Este substantivo refere-se a tudo aquilo que 
sendo estreito, restringido ou reduzido, leva a pessoa a sentir-se presa, limitada, sem 
soluções.28 O juízo de Yavé sempre leva a perceber que não existe solução senão na 
obediência integral e total a Ele. 

De seguida, vêm os vs. 17 a 19 e com eles uma das mais emblemáticas declarações de 
fé, por parte do profeta. Segundo Sayão, este “salmo final apresenta uma mudança 
extraordinária no profeta. De deprimido e sem esperança, Habacuque torna-se cheio de fé e 
de expressão religiosa. Em vez de ver o mal, concentra-se na figura de Deus. Em vez de 
procurar respostas, celebra com alegria”.29  

Talvez o profeta comece a perceber que a ira de Yavé, sobre os seus inimigos, possa de 
alguma forma afetar a economia agrícola da sua nação, ou talvez receie apenas o que lhe 
poderá acontecer, mas neste momento ele declara a sua plena confiança na graça de Yavé. 
Esta fé e confiança em Yavé, não é cega, pois o livro de Habacuque não começa com este 
salmo, mas termina com ele, depois de confrontado com tudo o que o Senhor tem feito ao 
longo da história. Assim, seja por causa de desastres naturais, seja por causa dos inimigos, 
ainda que as colheitas não se desenvolvam, ainda que o gado seja morto, ainda que haja fome 
na sua casa, na nação, ainda que tudo isto se esgote à sua volta, “o salmista vê que, em última 
instância, sua própria existência não depende delas, mas da fonte delas, Iavé. Ele é o Deus da 
aliança, que cumpre suas promessas e que, em períodos de aflição para o seu povo da aliança, 
é também o Deus da sua salvação”30  

No v. 18 surge de novo um paralelismo alegro // exulto, com Senhor // Deus da salvação. 
Isto apresenta de forma enfática a alegria e a confiança neste Yavé que liberta e sustenta, 

mesmo no pior dos cenários. O próprio termo alegro, זלע  (‘lz), é um verbo que tem implícito 
a ideia de triunfo. A confiança de Habacuque está alicerçada num Deus que lhe dá vitória, 
mesmo quando tudo parece desabar. E este triunfo não tem a ver com os bens, mas com a 
salvação em Yavé obtida. E de tal forma é assim que ao terminar, ele declara que o Senhor 
Deus é a sua força. Aqui ele traz a expressão Yavé ‘adonäy, que demonstra que este Yavé é o 
seu Deus pessoal, é o Deus da aliança, que o guia em qualquer circunstância. Por ter este seu 
Deus, ele pode então andar em lugares altos ou montanhosos. Para isso os seus pés serão 
semelhantes aos das corças, que pulam e caminham nas montanhas. Yavé lhe daria agilidade, 
como as corças, para que possam caminhar em lugares seguros, montanhosos,31 diante do 
Senhor. 

Tanto na adversidade quanto nos momentos bons, Yavé deve ser sempre exultado como 
Deus de salvação, pois Ele é Senhor de tudo e só n’Ele há segurança. Como acrescenta Sayão, 
“reconhecer a Deus e manter-se fiel a ele é a maneira correta de reagir contra o mal”.32 Assim 
deve-se caminhar mais em lugares altos, na sua presença. 

 
28 HARRIS; ARCHER JR; WALTKE, 1999, p. 778. 
29 SAYÃO, 2012, p. 139. 
30 BAKER, 2001, p. 360-361. 
31 GUSSO, 2017, p. 107. 
32 SAYÃO, 2012, p. 140. 



 
Revista Ensaios Teológicos – Vol. 10 – Nº 01 – Jun/2024 – Faculdade Batista Pioneira – ISSN 2447-4878 

 

 

173 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

O livro de Habacuque é uma caminhada entre o desespero e a fé, entre a dúvida e a 
confiança. Ao olhar para este capítulo, dá para perceber como está intimamente ligado aos 
anteriores, e como o cântico é resultado das dúvidas colocadas diante de Yavé e as respostas 
d’Ele obtidas. Isso levou-o a perceber que Yavé não estava inativo ou apático, mas preparando 
tudo para colocar o seu plano em ação. Assim Habacuque compreendeu a forma do agir de 
Yavé, e foi lembrado das Suas ações ao longo da história. Perante o agir de Yavé no passado, 
creu no agir de Yavé no presente e confiou na salvação futura de Yavé. É claramente um livro 
fantástico e um cântico tremendo. 

Essa progressão teológica, visível ao longo do livro e culminando no capítulo 3, evidencia 
que a fé professada por Habacuque não é resultado de uma aceitação ingênua da realidade, 
mas de um processo profundo de escuta, confronto e discernimento diante da revelação 
divina. O profeta não ignora a dor, a injustiça ou a ameaça concreta representada pelos 
babilônios; ao contrário, ele as apresenta com honestidade diante de Deus. Contudo, ao 
rememorar o agir histórico de Yavé, especialmente nos eventos fundantes da fé de Israel, 
Habacuque é conduzido a reinterpretar sua própria realidade à luz da fidelidade divina. 

O cântico, portanto, assume papel decisivo como resposta teológica e espiritual às 
inquietações iniciais do profeta. Por meio da linguagem poética, litúrgica e simbólica, 
Habacuque confessa que a soberania de Deus transcende as circunstâncias imediatas e que o 
juízo divino, ainda que temível, está inseparavelmente ligado à misericórdia e à salvação do 
seu povo. Nesse sentido, o capítulo 3 não apenas encerra o livro, mas oferece uma chave 
hermenêutica para a compreensão de todo o seu conteúdo, reafirmando que a confiança em 
Yavé é o caminho legítimo diante do caos e da incerteza. 

Por fim, a declaração de fé expressa nos versículos finais constitui um dos testemunhos 
mais marcantes das Escrituras acerca da confiança em Deus em meio à escassez e à perda. Ao 
afirmar que continuará a exultar no Senhor mesmo quando todas as bases materiais da vida 
forem abaladas, Habacuque proclama que a verdadeira segurança do justo não reside nas 
circunstâncias favoráveis, mas no relacionamento com o Deus da aliança. Assim, o cântico de 
Habacuque permanece como convite perene à fé madura, que reconhece a soberania de 
Deus, submete-se à sua vontade e encontra n’Ele a força necessária para caminhar, mesmo 
nos momentos mais adversos. 

REFERÊNCIAS 

ANDERSEN, F. I. Habakkuk: a new translation with introduction and commentary. New 
Haven; London: Yale University, 2008. Vol. 25. Em Logos Bible Software. 

BAKER, David W.; ALEXANDER, T. Desmond; STURZ, Richard J. Obadias, Jonas, Miquéias, 
Naum, Habacuque e Sofonias: introdução e comentário. São Paulo: Vida Nova, 2001. 

BÍBLIA de Estudo Almeida Revista e Atualizada. Barueri: Sociedade Bíblica do Brasil, 1999. 
Em Logos Bible Software. 



 
Revista Ensaios Teológicos – Vol. 10 – Nº 01 – Jun/2024 – Faculdade Batista Pioneira – ISSN 2447-4878 

 

 

174 

COELHO FILHO, Isaltino Gomes. Habacuque: nosso Contemporâneo. Rio de Janeiro: JUERP, 
1990.  

DILLARD, Raymond B.; LONGMAN III, Tremper. Introdução ao Antigo Testamento. São 
Paulo: Vida Nova, 2005. 

FEINBERG, Charles L. Os profetas menores. Miami: Vida, 1988. 

GUSSO, Antônio Renato. Os profetas menores: introdução fundamental e auxílios para a 
interpretação. Curitiba: ADSantos, 2017. 

HARRIS, R. L.; ARCHER Jr., G. L.; WALTKE, B. K. (Edits.). Theological Wordbook of the Old 
Testament. Chicago: Moody Press. Em Logos Bible Software. 

HARRISON, R. K. Introduction of the Old Testament. Peabody: Prince Press, 1999. 

HOUSE, Paul R. Teologia do Antigo Testamento. São Paulo: Vida, 2005. 

LASOR, William S.; HUBBARD, David A.; BUSH, Frederic W. Introdução ao Antigo 
Testamento. São Paulo: Vida Nova, 1999. 

NUTE, Alan G. Habacuque: em Comentário Bíblico NVI. São Paulo: Vida, 2008. 

PETRLEVITZ, Luciano R. Observações Literárias em Habacuque 3. Revista Theos. Campinas: 
6.ed., V.5 - Nº1 (Jun 2009), p. 1-12. 

SAYÃO, Luiz. O problema do mal no Antigo Testamento: o caso de Habacuque. São Paulo: 
Hagnos, 2012. 

SCHÖKEL, L. Alonso; SICRE DIAZ, J. L. Profetas II – Ezequiel, doze profetas menores, Daniel, 
Baruc, carta de Jeremias. Madrid: Cristandad, 1980, Tomo II. 

SMITH, R. L. Micah–Malachi (Vol. 32). Dallas: Word, 1998. Em Logos Bible Software. 

WALTON, John H.; MATTHEWS, Victor H.; CHAVALAS, Mark W. Comentário histórico-
cultural da Bíblia: Antigo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 2018. 


